
RSIGNORE, QUANDO TI ABBIAMO VISTO?

	 Nell’enciclica Quas primas, con la quale nel 
1925 Pio XI istituì la solennità di Nostro Signo-
re Gesù Cristo re dell’universo, si affermava che 
essa era anche orientata a produrre duraturi e be-
nefici influssi sulla società umana. Tuttavia oggi 
la celebrazione liturgica ha giustamente assunto 
un carattere soprattutto escatologico, consono 
alla chiusura di un ciclo liturgico che si svolge nel 
tempo per attestare che non spetta al tempo avere 
la parola ultima. Il nostro presente è letto alla luce 
della fine dei tempi.
	 Il brano evangelico di questa settimana è con- 
traddistinto da un inizio grandioso: il Figlio del-
l’uomo verrà nella sua gloria, sarà circondato 
da angeli, siederà su un trono glorioso, davanti 
a lui saranno radunati tutti i popoli (Mt 25,31s). 
Si tratta di un involucro fastoso che serve a in-
dicare, per contrasto, la componente umile che 
costituisce il cuore di una finale rivelazione divi-
na. Quando il Figlio dell’uomo svelerà la propria 
presenza in chi era nel bisogno, i giusti e i re-
probi risponderanno allo stesso modo: «Signore, 
quando ti abbiamo visto affamato e ti abbiamo 
dato da mangiare…?» (Mt 25,37.44). Nel gior-
no del giudizio i salvati e i sommersi saranno 
accomunati tanto dall’antica ignoranza, quanto 
dal finale svelamento di una presenza fino ad 
allora nascosta. Nessuno dei due prima sapeva 
che soccorrendo il prossimo avrebbe agito anche 
nei confronti del Figlio dell’uomo. Nessuno im-
maginava che la realtà più profonda è la scelta 
compiuta dal Figlio dell’uomo di condividere la 
fragilità delle creature. 
	 Il Figlio dell’uomo non afferma di celarsi in 
colui che fece il bene, ma in chi lo ricevette o nel-
la persona a cui fu negato il soccorso quando ave-
va fame, sete, era forestiera, nuda, ammalata e 
incarcerata. Il giudice divino ha tratti di passività 
ed è per questo che può discriminare. Agire e pa-
tire qui s’incontrano; il giudice, però, è dalla par-
te della seconda componente, non della prima. 

Egli, restando nascosto, aspetta che qualcuno lo 
visiti. Nulla va svelato anzitempo. Se così non 
fosse, il corpo umano diverrebbe solo un vuoto 
involucro di una presenza che lo abita. Le cose 
stanno altrimenti. Non è un caso che proprio da 
questo brano evangelico derivino «le opere di 
misericordia corporale». La centralità del cor-
po visibile consegna ad altri tempi lo svelamento 
dell’invisibile.
	 «Il giorno in cui sua madre la rimproverò di 
accogliere in casa poveri e infermi, santa Rosa da 
Lima senza esitare le disse: “Quando serviamo 
poveri e malati, serviamo Gesù. Non dobbiamo 
lasciar mancare l’aiuto al nostro prossimo, perché 
nei nostri fratelli serviamo Gesù”» (cit. in Cate-
chismo della Chiesa cattolica, n. 2449). A noi che, 
per lo più, nelle nostre case non ospitiamo poveri 
e infermi non è dato criticare chi lo faceva con 
larghezza di cuore. Non ci è lecito metterci dalla 
parte della mamma di Rosa. Ci è però consentito 
sostenere che i poveri e gli infermi vanno aiuta-
ti per loro stessi e non per amore di Gesù. Se il 
Figlio dell’uomo sta dalla loro parte, anche noi 
dobbiamo fare altrettanto e non prenderli come 
occasione per svelare una presenza che deve ri-
maner nascosta fino alla consumazione dei secoli.
	 Il fatto che la presenza divina si sia spostata dal 
lato dell’azione a quello della passività suggella la 
dignità perenne di ciò che è fragile ed è nel bi-
sogno; mentre dall’altro mostra, per antitesi, che 
la dannazione è legata non già al far il male, ma 
all’astenersi dal compiere il bene. Saremo giudi-
cati sull’omissione; un criterio in base al quale le 
nostre vite quotidiane risultano inevitabilmente 
avvolte dal peccato e bisognose di misericordia.

pla Parola in cammino
Piero Stefani

Solennità di Cristo re
Ez 34,11-12.15-17; Sal 23 (22); 1Cor 15,20-26.28; 
Mt 25,31-46

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 45	 2017

Giambattista Tiepolo, Il giudizio finale, 1730-1749. Vicenza, Palazzo Leoni Montanari.


